
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

الجزء الأول-  م٢٠١٦ أكتوبر - الثانية السنة - الثانىالعدد   

   الدوليالعلمي المؤتمر عدد خاص بأبحاث 

  حضارات الشرق الأدنى القديم ومؤثراتها عبر العصور

  ٢٠١٦ مارس ١٥- ١٣الذى أقيم خلال الفترة من 

  جامعة الزقازيق-دنى القديمبالمعهد العالى لحضارات الشرق الأ

  بالتعاون مع كلية التربية الأساسبة جامعة بابل



  /٤٠٩/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

  
  
  
  
  
  

  نظرية الحكم الالهي عند حضارات الشرق الادنى 
  )دراسة مقارنة(

  
  
  
  
  

  زمن حسن كريدي. د
   كلية القانون، جامعة ذي قار
   

  

  

  

  

  

  

  



  /٤١٠/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

  نظرية الحكم الالهي عند حضارات الشرق الادنى

  )ةدراسة مقارن (
  زمن حسن كريدي. د

   كلية القانون، جامعة ذي قار
  
  

  :المقدمة

ان دراسة المجتمعات الانسانية عند الحضارات القديمة يظهر فيها بوضوح ان الانسان كان 
ًاقل فهما لما حوله واقل سيطرة على مظاهر الطبيعة وعواملها، لذلك اصبحت قوى الطبيعة العارمة 

ً يكاد يجد لها تفسيرا، فخضع لها واوحى له هذا الخضوع والخوف مصدر خوف وقلق بالنسبة له ولا
ًاشكالا مختلفة من الخيالات والاوهام من اجل تفسير هذه القوى ودرء خطرها، لذلك عمد الى 

  .التقرب منها وارضاءها

ًاعتقد الانسان قديما ان لكل ظاهرة من ظواهر الطبيعة روحا تعمل على تحريكها وتكمن  ً
 على تقديم القرابين لها، ومن هنا جاء مفهوم تعدد الالهة التي قام بعبادتها، وقد افترض وراءها فمل

سكان الحضارات القديمة وجود مجموعة من الالهة بوصفها كائنات حية شبيهة بهيئة الانسان لكنها 
 وتسيطر فوق الانسان وخالدة، ثم ازداد فهمه الادراكي ليعتقد ان هذه الالهة تسير الوجود الانساني

ًعليه، لذلك اصبحت هذه المعتقدات ذا اثرا كبيرا على حياة تلك المجتمعات في جميع نواحي  ً
الحياة، وقد تمكنت فئة متنفذة في هذه المجتمعات القديمة من استغلال هذه المعتقدات عند العامة 

والسياسية لتضفي على نفسها صفة الالوهية المطلقة، ولتتحكم بمقدرات حياة العامة الدينية 
والاجتماعية باعتبارهم اله او الوسائط بين البشر والالهة، ومن هنا ظهر ما يعرف بمفهوم نظرية 

  .   الحكم الالهي

تعتبر نظرية الحكم الالهي من اقدم النظريات التي فسرت نشأة الدولة، وتعتبر الدولة نظام 
لهة في كل تصرفات الانسان، فكانت الهي اي ان السلطة يجب اطاعتها وتقديسها، فتطبيق ارادة الا

هذه النظرية سائدة في جميع الحضارات القديمة واعتمد عليها ملوك اوربا في القرنين السادس 
     .والسابع عشر لممارسة السلطة المطلقة

  :اصل نظرية الحكم الالهي



  /٤١١/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

ة على والقائم، Doctrine Theocraticعرفت نظرية الحكم الالهي على انها نظرية ثيوقراطية 
الهي من صنع االله، فتفسر هذه النظرية  تفسير يرى ان السلطة مصدرها االله، وان الدولة نظام

  )١(.السلطة السياسية وتبررها عن طريق تدخل سلطة غيبية

اختلف المفكرون حول اصل نشأة الدول والحكومات، ونتيجة لهذا الاختلاف تمايزت 
ختلفت في اساليبها وتطبيقاتها، ولهذا ظهرت العديد من النظريات الفكرية والسياسية والقانونية وا

النظريات التي تعبر عن آراء الفلاسفة والمفكرين حول هذا الموضوع، لذلك فأن نظرية الحق الالهي 

ًنظرية قديمة وتعتبر تعديلا لفكرة قديمة جدا، اذ ترجع ان اصل السلطة ديني ويقرها الدين ً.)٢(  

ولى من حياة البشرية في عصر ما قبل التاريخ في صورة شعور ظهر القانون في المراحل الا
ًنفسي بأن هناك حقوقا للانسان وان هناك واجبات للغير، وظهر هذا الشعور للعيان باستعمال القوة 
التي كانت المصدر الوحيد للقاعدة القانونية، وقد اختلفت صور استعمال القوة في حياة الجماعات 

كرة استعمال القوة تلا عندما قوي سلطان رؤساء الجماعات البدائية بسبب البدائية، ولم تتلاشى ف
  )٣(.ظهور العقائد الدينية

ًلم تعترف الحضارات القديمة ما هو القانون الوضعي باستثناء الا متأخرا، لذلك كانت هناك 
لقواعد بعض القواعد مستمدة من العرف والاحكام الالهية، ولكن كانت تلك المجتمعات تعزو هذه ا

الى الوحي الصادر عن الالهة، اذ ان العرف كان مصدره ارادة الالهة، فكل شيء لا يعرف مصدره 
يرد الى الالهة، وحتى القانون في صورته الاولى لم يكن الا ارادة الهية تصدر في كل قضية على 

ن هنا كانت لها افراد متميزين لاتصالهم بالالهة، ولقدرتهم على تلقي الاحكام وم حدتها على لسان
  )٤(.سقوة وتأثير في النفو

كانت قواعد القانون في حياة سكان الحضارات القديمة ممتزجة بأحكام الدين، حيث كانت 
هذه القواعد مستمدة من العقائد الدينية من جهة، وكان القانون والدين في يد سلطة واحدة متمثلة 

                                            

مجلة جامعة ) دراسة مقارنة بين النظريات الثيوقراطية والشريعة الاسلامية: (غسان سليم عرنوس، القيود على السلطة في ظل النظريات الدينية)١(
 .٥٧٧، ص٢٠١١، العدد الثالث، ٢٧نونية، الد دمشق للعلوم الاقتصادية والقا

 .١٠٠-٩٩دراسة مقارنة، مركز دراسات الكوفة، جامعة الكوفة، ص: صباح كريم رياح الفتلاوي، نظريتا الحق الالهي والعقد الاجتماعي)٢(

 .٥٩،٥٥، ص١٩٦٦، دار النهضة العربية، بيروت، ١زهدي يكن، تاريخ القانون، ط)٣(

 .٧٥در السابق، صزهدي يكن، المص)٤(



  /٤١٢/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

ًنوعا ما بدائرته التي تميزه عن الدين فقواعد بطبقة الكهنة من جهة اخرى، الا ان القانون احتفظ 
الدين كانت تنظم الصلة بين العابد والمعبود ومصدرها الالهة، اما قواعد القانون فكانت من صنع 
ًالبشر وقد وضعت لتنظم الروابط بين ارباب الاسر، ثم اخذت قواعد الدين تنفصل تدريجيا عن 

  )١(.قواعد القانون

 الالهة واقيمت لها المعابد وتخصص فريق من الناس وهم الكهنة في ازداد الاهتمام بعبادة
مواصلة اداء الشعائر الدينية، كما خصصت موارد مالية لهذه المعابد وظهر الانبياء والرسل الذين 

م تحت اشراف هيبلغون ما توحي اليهم الالهة، وهذا العدد الكبير من الكهنة كانوا يمارسون وظيفت
ًلها او ممثلا عن الالهةالملك باعتباره ا ً.)٢(  

تأثر احكام القانون بالدين والشكلية اذ كانت طبقة رجال الدين المهيمنة على تطبيق القانون 
وعلى تفسيره، وكانت التصرفات القانونية بين الافراد لا تنتج مفاعيلها القانونية الا اذا افرغت في 

ًن واماكن محدودة ووفقا لطقوس خاصة قالب شكلي وديني، وابرمت تلك التصرفات في وقت معي

اعتبر رجال الدين انفسهم الواسطة التي تنقل ارادة و. )٣(.تتم تحت اشراف ورعاية رجال الدين

الالهة الى الناس، فنسبت الاحكام الصادرة الى الالهة فأخذ بذلك الحكم القضائي صورة الحكم 
فهوم القانون الوضعي، فهنالك بعض الالهي، لاسيما وان هذه المجتمعات لم تكن تعرف بعد م

القواعد المستمدة من العرف ومن الاحكام الالهية، ولكن المجمع كان يعزو تلك القواعد كلها الى 
الوحي الصادر عن الالهة، فكل شيء لا يعرف مصدره يرد الى الالهة، وكان الشخص الذي يبت 

نون في صورته الاولى لم يكن الا ارادة فالقا ًفي معظم القضايا لا ينطق بالحكم الا بصفته الها،
على حدتها على لسان افراد ممتازين لاتصـالهم بآلهـة ولقـدرتهم على  كل قضية الهية تصدر في

  )٤(.تلـقي الاحـكام

لذا لم يكن هناك من ضابط للخير او الشر سوى تلك الاحكام التي كانت تأتي على شكل حوادث، 
قائمة وانما تستند الى الهام او وحي يهبط من اعلى اي الالهة والتي لم تكن مستندة على قاعدة 

                                            

 .٨، ص١٩٦٢، مطبعة شفيق، بغداد، ١شاب توما منصور، مذكرات في القانون الروماني، ط)١(

 .٥٨، ص٢٠٠٧صوفي حسن ابو طالب، تاريخ النظم القانونية، جامعة القاهرة،  )٢(

 .٤٤، ص١٩٧٩ر والتوزيع، بيروت، ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنش١محمود عبد ايد مغربي، الوجيز في تاريخ القوانين، ط)٣(

 .٧٥-٧٤زهدي يكن، المصدر السابق، ص)٤(



  /٤١٣/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

على الفئة المتنفذة في السلطة سواء الملك ام الكهنة، وكان هذا الوحي الالهي يصدر في كل نزاع 
ًعلى حدة ولا يسري على الحوداث المماثلة التي صدر من اجلها، فكان الكهنة في حاجة دائما الى 

 تعرض عليهم، لانهم يقومون بدور الوسيط بين الاله والعامة، فتبلغ الى الهام جديد في كل قضية
       )١(.كافة العامة الارادة الالهية، فعرفت هذه الاحكام الالهية لدى الجماعات القديمة

  :صور نظرية الحكم الالهي

  :هناك ثلاث صور لنظرية الحكم الالهي عند الحضارات القديمة وهي

  :تأليه الحاكم: اولا

 Nature divin of )بالنظرية الطبيعية الالهية للحاكم(ًوتعرف هذه الصورة ايضا 

gauvernant، والتي تقوم على اساس ان الحاكم يكون من طبيعة الهية او يدعي الالهية او 
الربوبية، وقامت هذه النظرية على هذا الاساس في الكثير من الحضارات القديمة، مثل الفراعنة في 

   )٢(.ود في اور، الاباطرة عند الرومانمصر، والنمر

استخدمت هذه الصورة لتبرير سلطة الحكام وضمان خضوع الرعية لهم، وهو ما جعل الحكام 
في ظل تلك الفكرة يتمتعون بسلطة مطلقة لا تلقى من المحكومين الا الخضوع والاستكانة، ففي 

طة، ولابد ان تكون يد الحاكم مطلقة ظل الاعتقاد بإلوهية الحاكم لابد ان تغيب القيود على السل
حيث يتلقى الشعب كل ما يصدر عنه بالقبول والرضا، لانه يصدر عن ارادة الهية تتمتع بالحكمة 

  )٣(.وبعد النظر

  :الاختيار المباشر للحاكم من خلال التفويض الالهي الخارج عن ارادة البشر: ثانيا

                                            

 .٧٨-٧٧ ص،المصدر نفسه )١(

 .٥٤٣، ص١٩٧١، القاهرة، ١، ط٣جورج سباين، تطور الفكر السياسي، ترجمة راشد البراوي، ج)٢(

 .٥٧٨غسان سليم عرنوس، المصدر السابق، ص )٣(



  /٤١٤/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

لهية او يدعي الربوبية، وانما الحاكم انسان لا ترى هذه النظرية ان الحاكم يكون من طبيعة ا
يستمد سلطاته من العناية الالهية وحدها دون ان يتدخل احد من البشر في اختياره، فهو يختار من 

  )١(.قبل الالهة بطريق مباشر حسب اعتقاد اصحاب هذه النظرية

  :الاختيار غير المباشر للحاكم الناشئ عن العناية الالهية: ثالثا

ه النظرية على ان السلطة مصدرها الاله، الا ان الشعب يقوم باختيار الحاكم ولكن تقوم هذ
تستطيع  كما فالعناية الالهية عن طريق ارشاده من قبل الالهة وتوجهه صوب اختيار حاكم معين،

ترتيب الحوادث وتوجهها فانها قادرة على توجيه ارادة الافراد صوب الطريق الذي يؤدي بهم الى 

     )٢(.الحاكماختيار 

  :عند حضارات الشرق القديمة نظرية الحكم الالهي

  :القديمة) الفرعونية(الحضارة المصرية : ًاولا

ان الحضارة الفرعونية استمدت مصدر قوتها وسلطتها واقامت اساسها على نظرية الحكم 
ن ابن الالهة في الالهي للملوك الفراعنة، حيث انعقدت لهم السيادة والسلطات جميعها واعتبر الفرعو

ًمرحلة القانون المصري الاول، ثم تغير المفهوم تماما ليصبح الفرعون الالهة ذاتها في عقيدة 
  )٣(.المصريين وقانونهم

تعد الحضارة الفرعونية النموذج الاكثر شهرة الذي تجسدت فيه نظرية الطبيعة الالهية 
ى فكرة الملكية الالهية التي اسهم نهر للحكام، حيث ارتكز النظام السياسي في مصر الفرعونية عل

النيل مساهمة كبيرة في تعزيزها، فالنيل يحتم تماسك البشر الذين يقنطون على ضفافه تحت سلطة 
مركزية واحدة، تنظم امور الملاحة والري وتوزيع المياه، وهذه السلطة لا يمكنها النهوض بتلك 

ر كانت فيه السلطة مجسدة في شخص الحاكم، المسؤوليات ما لم تتسلح بهالة من القداسة في عص
وكانت فيه عقول المحكومين خاضعة للخرافات والاساطير، لذا كان الملك في نظر الرعية هو الاله 

المجسد في صورة بشرية، وهو يتساوى مع غيره من الالهة فيما لها من حقوق، ويجب على ) حور(

                                            

 .١٠٠بق، صصباح كريم رياح الفتلاوي، المصدر السا)١(

 .١٠٠صباح كريم رياح الفتلاوي، المصدر السابق، ص)٢(

 .١٣، ص١٩٧٣عادل كامل العزاوي، تاريخ القانون، بغداد، )٣(



  /٤١٥/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

الدولة ومنبع العدل والحق، وقد ترتب على تأليه الشعب ان يهابوه ويقدسوه، فهو مصدر السيادة في 
وقد سجل القرآن الكريم  )١(،الملك انه جمع السلطات كلها في شخصه التشريعية والتنفيذية والقضائية

ما علمت لكم من اله  (وقوله تعالى )٢(،)فقال انا ربكم الاعلى (قول فرعون في قوله تعالى

  )٣(.)غيري

 المصريين وفق نظرية الحكم الالهي، اعتقد المصريين القدماء اما آلية تطبيق القانون عند
فقد ) معات(، واما اله العدل )تحوت(بأن الاحكام القانونية في هذه المرحلة من وضع اله القانون 

ويحضرون المتهم ) آمون(كانت ترعى تطبيقه، وكان الكهنة يعقدون محاكمهم امام صنم الاله 
لمرافعة يحرك الكهنة صنم الاله امون للاشارة الى براءة المتهم او امامه، وبعد ان تتم مراسيم ا

  )٤(.ادانته

كانت هناك نتيجة هامة من نتائج فكرة الالوهية ترتبت في ذهن بعض الباحثين من اسناد 
ملكية الاراضي الزراعية المصرية جميعها الى الملك الاله، ومن هذا انبثق المفهوم الاقتصادي في 

، والتي التقت هذه Economic instructor "نظرية الاقتصاد الموجه"ًمتمثلا في صوغه المذهبي 
النظرية منصهرة في بوتقة العقيدة الدينية مع نظرية تأليه الحكام، فالارض ملك خاص لهم وهو 
نتيجة من نتائج تأليه الملوك، اذ يكون الملك وحده القائم باستغلال جميع الموارد المصرية الى ابعد 

    )٥(.في ظل المفهوم الاقتصادي الموجهمدى 

على الرغم من ان الملك في زمن الفراعنة كان يتمتع بسلطات مطلقة معتمدة على فكرة 
الوهيته، وانه كان يتولى السلطة التشريعية والتنفيذية والقضائية الا ان سلطاته كانت بعيدة عن 

العرف والدين، وكان القانون هو الفيصل الاستبدادية المطلقة المتحكمة، بل كانت سلطاته مقيدة ب
ًللجميع ولا يجوز مخالفته، فما يصدره الملك من قوانين واوامر يكون نافذا عليه اولا وعلى الرعية  ً

                                            

 .٥٧٨غسان سليم عرنوس، المصدر السابق، ص)١(

 .٢٤سورة النازعات، الآية )٢(

 .٣٨سورة القصص، الآية )٣(

 .٣٩، ص١٩٨٠المكتبة القانونية، بغداد، آدم وهيب النداوي وهاشم حافظ، تاريخ القانون،  )٤(

 .١٥عادل كامل العزاوي، المصدر السابق، ص)٥(



  /٤١٦/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

ًثانيا، وكان الملك يلتزم بالقوانين نفسها التي يضعها بنفسه ما دام لم يصدر قانونا بالغائها، وهو  ً
  )١(.باع القوانين واللوائحًايضا مقيد في اختيار موظفيه بأت

  :حضارات وادي الرافدين: ًثانيا

م بدأت .م وفي حدود الالف الثاني ق.نشأت حضارة ما بين النهرين في اواخر القرن الرابع ق
مظاهر التطور الحضاري في وادي الرافدين بكافة اشكالها، ومنها التطور في انظمة الحكم فأسسوا 

ظرية الحق الالهي في الحكم، فالملك والكاهن هما صاحبي الحق دويلة المدينة التي تقوم على ن
الالهي في ادارة البلاد، وقد تميزت هذه الحضارة باعتمادها القانون المكتوب في تنظيم العلاقة بين 
ابناء الشعب بهدف تحديد ما للمواطن من حقوق وما عليه من واجبات، الا ان حالة كون الملك 

  )٢( .ً اثرت سلبا فلا احد يستطيع مقاضاة الملك او الكاهنوالكاهن فوق القانون قد

ًكان للمعتقدات الدينية في مجتمع وادي الرافدين اثرا رئيسا في نواحي حياتهم، لذلك كان  ً
مركز الحياة الثقافية في المدن ومحور الحركة والعمل ومظهر نشاط ) مسكن الالهة(المعبد 

ان المعابد كانوا في البداية اقدم الحكام في المجتمعات المجتمع، وكان الاعتقاد السائد ان كه
القديمة، وظلوا يجمعون بين السلطتين الدينية والزمنية حتى تم الانفصال بين الوظيفتين في عصر 
فجر السلالات، حين ظهر الى جانب الكاهن الحاكم الزمني المفوض من الالهة في ادارة دولته 

كاهن الاعلى ظهرت على الكتابة التصويرية القديمة قبل العلامة الارضية، وهكذا نجد ان علامة ال
  )٣(.الدالة على الملك

هو سيدها وحاميها ومصدر ) الهة(كان العراقيون القدماء يعتقدون ان لكل مدينة اله او 
ًالسلطات فيها، وكان الحكام يدعون انهم لا يصدرون حكما الا تحقيقا لرغبات الالهة ولعل حكم  )٤(،ً

ًابي خير من جسد نظرية الحكم الالهي، اذ تميز حكمه بأنه كان ذا طابع اوتوقراطيا تتركز فيه حمور
السلطات بيد الملك، وقد جعل حمورابي من فكرة الارادة الالهية لاصل السلطة وسيلة لنشر فكرة 

                                            

 .٥٧٩غسان سليم عرنوس، المصدر السابق، ص)١(

، ٢٢٣عامر حسن فياض، المرجعية الحضارية للديمقراطية في العراق، مجلة المستقبل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، العدد )٢(
 .١٠٩، ص١٩٧٧

، دار الحرية للطباعة، ٢احمد سوسة، تاريخ حضارة وادي الرافدين في ضوء مشاريع الري الزراعية والمكتشفات الاثارية والمصادر التاريخية، ج )٣(
 .٣١٧، ص١٩٨٦بغداد، 

 .٣٩آدم وهيب النداوي وهاشم حافظ، المصدر السابق، ص )٤(



  /٤١٧/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

وحيد قيام السلطة على اساس اتوقراطي من خلال ادخال اصلاحات دينية لتوحيد نظام الالهة بعد ت
 تغيرت صفته، فبعد ان )مردوك(السلطة السياسية، وذلك لان الاله الذي يمثل الملك حمورابي وهو 

ًكان اله بابل وحدها اصب حالها للعالم القديم، واصبح على رأس جميع الالهة الاخرى التي ابقوها 
  )١(.بجانبه

 نظرية الحكم  مادة وخاتمة صفة٢٨٢جاء في شريعة حمورابي التي قسمت الى مقدمة و 
انذاك اسمياني الالهان آنو "الالهي وقد وردت بشكل واضح ما نصت عليه المقدمة التي جاء فيها 

وانليل باسمي حمورابي، الامير التقي الذي يخشى الالهة، لاوطد العدل في البلاد ولاقضي على 
البشر، انا الخبيث والشر، لكي لا يستعبد القوي الضعيف، ولكي ينير البلاد من اجل خير 

حمورابي الراعي المصلح الورع المنقذ لشعبه من البؤس، الذي ساعد على اظهار الحق 

   )٢("المنتصر على المشاغبين، وضعت القانون بلسان البلاد لتحقيق الخير للناس

لم تكن نظرية الحكم الالهي في عهد حمورابي على درجة القوة والاستبداد التي كانت عند 
ًادعوا تأليه انفسهم واتصال انسابهم وارواحهم بالالهة وانهم جسديا ابناء لهم بالذات، الفراعنة الذين 

وعلى الرغم ان الملك حمورابي كان يؤله نفسه احيانا وبعض الشيء، الا ان رعاياه كانوا يشعرون 

  )٣(.بقوته ووجوب طاعته بصورة اكثر فاعلية

  :ةعند الحضارات الغربية القديم نظرية الحكم الالهي

  :الحضارة الرومانية: ًاولا

كانت نظرية الحكم الالهي في روما شأنها شأن الحضارات الاخرى، فالسلطة كانت مطلقة 
بيد الملوك وكان الملك رئيس الديانات ويضع القوانين ويطبقها، واختفى هذا الشيء في العصر 

طور هي الديانة الرسمية ومن ثم عاد في العصر الامبراطوري وكانت ديانة الامبرا )٤(،الجمهوري

                                            

 .٣٩، ص٢٠١٠، دار الثقافة، عمان، ٢التشريعات القديمة والحديثة، طدراسة مقارنة مع : عباس العبودي، شريعة حمورابي)١(

 .٢٨، ص٢٠١٢ًنقلا عن شعيب احمد الحمداني، قانون حمورابي، مكتبة السنهوري، بغداد، دار الثقافة، عمان، )٢(

 .٤٧عباس العبودي، المصدر السابق، ص)٣(

، )م.ق٢٧٠-م.ق٥٠٩(الملكي -، العصر الجمهوري)م.ق٥٠٩-م.ق٧٥٤(العصر الملكي : انقسم التاريخ الروماني الى ثلاث عصور )٤(
آدم وهيب النداوي وهاشم حافظ، المصدر : للمزيد من التفاصيل عن هذه المراحل ينظر). م٢٨٤-م.ق٢٧٠(ًواخيرا العصر الامبراطوري 

 .١١٠-٨٨السابق، ص



  /٤١٨/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

للدولة، وكانت تقام للملك الشعائر الدينية وعند موته يصبح اله، وبهذا فأن تأليه الحاكم يجعله 
  .ًمقدسا ويجب طاعته وعد مخالفته

ميز الرومان بين القانون والدين والاخلاق لذلك لم تكن نظرية الحكم الالهي على درجة من    
ية، على الرغم من ان احكام القانون عند الرومان قد تأثر بالدين القوة كما في الحضارات الشرق

ًالا ان قواعد الدين اخذت تنفصل تدريجيا عن قواعد القانون، الا ان ما يميز الحضارة والشكلية، 
والقوانين الوضعية، لذلك نجد العديد من النصوص القديمة  الرومانية تمييزها بين القوانين الطبيعية

  )١(.دائرة القانون التي تشمل حقوق الانسان ودائرة الدين التي تشمل حقوق الالهةقد ميزت بين 

  :الحضارة اليونانية: ًثانيا

 ) يميسث( Themistes التي تسمى ثميست اعتقد اليونانيون القدماء ان الهة العدل  
Themisي  او توحي بحكمها الى الملك عند نظره ف، توحي الى القضاة من الكهنة بالاحكام

كان الكهنة في بني اسرائيل يتصلون بالالهة اذا عرضت ) ع(القضايا، وقبل عهد النبي موسى 

  )٢(.عليهم قضية فيحركون تماثيلهم فيجيبوهم في اشارات خاصة بالحكم الواجب النطق به

تجسدت نظرية الحكم الالهي عند اليونانيين على صورة شعر ولاسيما في اشعار هومير   
Homereور الحالة القانونية على انها تعود الى مشيئة الالهة لا الى عمل الانسان ، والذي ص

  )٣(.وارادته، وكانت وظيفة الحاكم قاصرة على تلقي الوحي الالهي والنطق به

لم يختلف اليونانيين عن سائر المجتمعات القديمة في اعطاء الملك او الكهنة صفة     
 سواء التي كانت تسكن في ايرلندا او التي تعيش في Celtiguesالالوهية، وقد كانت القبائل الصلتية 

فرنسا، تعتقد بقدرة طائفة معينة من الناس على ان تستوحي من الالهة الاحكام القانونية، وهذا ما 

  )٤(.يفسر اختلاط القواعد القانونية عند نشوئها بالقواعد الدينية والخلقية

  :الخاتمة
                                            

 .٤٤ر السابق، ص؛ محمود عبد ايد مغربي، المصد٩شاب توما منصور، المصدر السابق، ص )١(

 .٧٥زهدي يكن، المصدر السابق، ص )٢(

 .٧٨المصدر نفسه، ص.)٣(

 ٣٩آدم وهيب النداوي وهاشم حافظ، المصدر السابق، ص.)٤(



  /٤١٩/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

ن النتائج قد ترتبت على مفهوم نظرية الحكم الالهي عند ءت هذه الدراسة المبسط بجملة مجا
    :الحضارات القديمة الشرقية منها والغربية، لذلك من بين اهم تلك النتائج

من ابرز النتائج التي ترتبت على هذه النظرية اندماج الدولة في شخصية الحاكم لتمتعه   -١
 .بالالوهية، فأصبحت في يده كل السلطات الدينية والزمنية

كان الملك وحده الذي يتولى سلطة القضاء بنفسه او يعهد بها الى قضاة ينيبون عنه   -٢
ويحكمون بأسمه، لذلك كانت كلمة العدالة تدخل في القابه الملكية، ومن حقه ان يوجه 

 . القضاة بما يضمن حسن سير العدالة

النظرية سائدة  ان نظرية الحكم الالهي لم تقتصر على الحضارات القديمة بل اصبحت هذه  -٣
 .في المراحل التاريخية الاخرى، وقد تجسدت بصورة واضحة في اوربا في العصور الوسطى

 ان الحاكم كان يستمد سلطته من صفته الدينية لا من شعور الناس بوجود جزاء دنيوي تنزله  -٤
السلطات العامة على من يخالفه، ووفق هذا الامر فأن نظرية الحكم الالهي قد افقدت 

 .عدة القانونية اهم عناصرها عند الحضارات القديمةالقا

  :المصادر

  :الكتب العربية والمعربة

احمد سوسة، تاريخ حضارة وادي الرافدين في ضوء مشاريع الري الزراعية والمكتشفات  .١
  .١٩٨٦، دار الحرية للطباعة، بغداد، ٢الاثارية والمصادر التاريخية، ج

  .١٩٨٠خ القانون، المكتبة القانونية، بغداد، آدم وهيب النداوي وهاشم حافظ، تاري .٢

  .١٩٧١، القاهرة، ١، ط٣جورج سباين، تطور الفكر السياسي، ترجمة راشد البراوي، ج .٣

  .١٩٦٦، دار النهضة العربية، بيروت، ١زهدي يكن، تاريخ القانون، ط .٤

  .١٩٦٢، مطبعة شفيق، بغداد، ١شاب توما منصور، مذكرات في القانون الروماني، ط .٥

ب احمد الحمداني، قانون حمورابي، مكتبة السنهوري، بغداد، دار الثقافة، عمان، شعي .٦
٢٠١٢.  



  /٤٢٠/    ١٥/٣/٢٠١٦ -١٣مر الدولى للمعھد   المؤت أبحاث                           ٢٠١٦ كتوبرأ مجلة حضارات الشرق ا�دنى القديم،العدد الثانى،

دراسة مقارنة، مركز : صباح كريم رياح الفتلاوي، نظريتا الحق الالهي والعقد الاجتماعي .٧
  .دراسات الكوفة، جامعة الكوفة

 .٢٠٠٧صوفي حسن ابو طالب، تاريخ النظم القانونية، جامعة القاهرة،  .٨

  .١٩٧٣ل كامل العزاوي، تاريخ القانون، بغداد، عاد .٩

، دار ٢دراسة مقارنة مع التشريعات القديمة والحديثة، ط: عباس العبودي، شريعة حمورابيـ  ١٠
  .٢٠١٠الثقافة، عمان، 

، المؤسسة الجامعية للدراسات ١محمود عبد المجيد مغربي، الوجيز في تاريخ القوانين، طـ  ١١
  .١٩٧٩وت، والنشر والتوزيع، بير

  :البحوث المنشورة

عامر حسن فياض، المرجعية الحضارية للديمقراطية في العراق، مجلة المستقبل العربي،  .١
  .١٩٧٧، ٢٢٣مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، العدد 

دراسة مقارنة بين : (غسان سليم عرنوس، القيود على السلطة في ظل النظريات الدينية .٢
مجلة جامعة دمشق للعلوم الاقتصادية ) الشريعة الاسلاميةالنظريات الثيوقراطية و

  .٢٠١١، العدد الثالث، ٢٧والقانونية، المجلد 


